
 
178 

ЛИТЕРАТУРОВЕДЕНИЕ 

ОНТОЛОГИЯ ИЗМЕНЧИВОСТИ 

И ФОРМЫ НАРРАТИВНОГО САМОПОЗНАНИЯ 

В ХУДОЖЕСТВЕННОЙ СИСТЕМЕ РОМАНА 

ВИКТОРА ПЕЛЕВИНА «СВЯЩЕННАЯ КНИГА ОБОРОТНЯ» 

Наталия Кареновна Гончар-Ханджян 

 ORCID: 0009-0002-5462-8509 

natalie.goncharkhanjyan@ysu.am 

К.ф.н., доцент, 
Доцент кафедры зарубежной литературы, 
Ереванский государственный университет; 

Доцент кафедры русской и мировой литературы и культуры, 
Российско-Армянский (Славянский) университет, 

Ереван, Республика Армения 

Елена Андреевна Обухова 

elena.obukhova@student.rau.am 

Независимый исследователь, 
Москва, Российская Федерация 

АННОТАЦИЯ 

В статье анализируется художественная система романа Вик-

тора Пелевина «Священная книга оборотня» в контексте вза-

имодействия восточной философии и постмодернистской 

поэтики. Исследование выявляет, как идея изменчивости бы-

тия формирует онтологию текста, в которой миф становится 

не сюжетом, а механизмом духовного самопознания. Через 

https://orcid.org/0009-0002-5462-8509
mailto:natalie.goncharkhanjyan@ysu.am
mailto:elena.obukhova@student.rau.am


Онтология изменчивости и формы нарративного самопознания… 

 

179 

обращение к китайским мифологическим моделям и даос-

ским категориям гармонии, пустоты и внутреннего равнове-

сия Пелевин конструирует особый тип повествовательного 

сознания, где трансформация выступает формой познания. 

Роман рассматривается как пространство философского син-

теза, объединяющее шаманские, буддийские и постмодер-

нистские принципы интерпретации реальности. В результате 

«Священная книга оборотня» предстает как текст, в котором 

восточный метафизический код переосмысляется в совре-

менной культурной парадигме, а эстетика игры превраща-

ется в способ постижения внутренней целостности. 

Ключевые слова: онтология изменчивости, нарративное 

самопознание, Виктор Пелевин, китайская мифология, дао-

сизм, постмодернистская герменевтика, интеркультурный 

синтез. 

 

Введение. 

Проблема взаимодействия мифологического и постмодернист-

ского сознания занимает одно из ключевых мест в литературе конца XX 

– начала XXI века. В условиях кризиса рационалистического мышления 

и утраты устойчивых систем ценностей миф вновь становится универ-

сальным языком культуры, способным соединять философию, искус-

ство и духовный опыт. В этом контексте творчество Виктора Пелевина, 

а прежде всего его роман «Священная книга оборотня», представляет 

собой уникальный пример синтеза восточной мифологической тради-

ции и постмодернистской трактовки. 

Актуальность темы определяется необходимостью осмысления 

восточного измерения в поэтике Пелевина как одной из наиболее зна-

чимых тенденций русской литературы постсоветского периода. В «Свя-

щенной книге оборотня» Восток перестаёт быть экзотическим антура-

жем и превращается в инструмент познания: через обращение к китай-



Н.К. Гончар-Ханджян, Е.А. Обухова 
180 

ской мифологии писатель формирует особый тип мышления – созерца-

тельный, процессуальный, основанный на идее внутреннего равновесия 

и взаимопроникновения форм. 

Новизна исследования заключается в рассмотрении китайской 

мифологической системы не как совокупности мотивов или символов, 

а как метафизического кода, определяющего структуру романа. В цен-

тре анализа – трансформация мифологических архетипов (прежде всего 

образа хули-цзин) в контексте пелевинской философии изменчивости и 

множественности. 

Гипотеза работы состоит в том, что обращение к китайской ми-

фологической модели позволяет Пелевину преодолеть кризис постмо-

дернистского сознания, где травестия, ирония и скепсис гипертекста 

сменяются поиском духовной целостности. Восточный мифологиче-

ский код становится способом внутреннего преображения и постиже-

ния границ человеческого опыта в эпоху постправды. 

Цель статьи – показать, как мифологические образы и структуры 

китайской традиции формируют философский и эстетический контур 

«Священной книги оборотня», а также проследить, каким образом 

древние символы, прежде всего архетип лисы, получают новое значе-

ние в современной литературной парадигме. 

Методологическая основа исследования – герменевтический и 

сравнительно-культурный анализ, сочетающий интерпретацию текста 

Пелевина с обращением к китайским мифологическим источникам 

(«Записки о поиске духов» Гань Бао, даосские трактаты, буддийские 

сутры). Такой подход позволяет рассматривать роман как пространство 

философского синтеза, где миф становится не декоративным мотивом, 

а формой осмысления реальности и способом духовного преодоления 

современности. 

Основная часть. Постправда и поствосток: синкретизм и 

трансценденция в культурной парадигме пелевинской прозы 



Онтология изменчивости и формы нарративного самопознания… 

 

181 

Постмодернизм, унаследовав импульс модернизма, утвердил пред-

ставление о множественности нарративов и отказе от единой истины. 

Искусство, литература и философия находятся в постоянном диалоге, 

где высокое и низкое, серьёзное и ироническое свободно взаимодей-

ствуют, а целостное мировидение распадается на подвижные субъек-

тивные фрагменты. В цифровую эпоху реальность воспринимается че-

рез экраны и потоки данных: привычные бинарные оппозиции – жизнь 

и смерть, тождество и различие, причинность и свобода, пространство 

и время – подвергаются радикальной переоценке. Информационная ре-

волюция, вступая в противоречие с устойчивыми культурными тради-

циями, изменила режимы восприятия и практики повседневности. В 

центре культурного опыта оказываются фрагментарность, прерыви-

стость и феномен конструируемой идентичности [14]. 

Российская версия постмодернизма формировалась в эмигрант-

ской культуре (В. Набоков, И. Бродский, С. Довлатов, А. Зиновьев и 

др.), где уже в середине ХХ века обозначился вектор кросскультурного 

синтеза. В философском дискурсе постмодерна можно выделить два 

направления: (1) семиотический отказ от универсальных канонов и 

иерархий; (2) культурно-историческое осмысление постмодерна как 

стадии постиндустриального общества, стремящейся преодолеть раз-

рыв между массовым и элитарным сознанием. 

На этом фоне проза Виктора Пелевина предстает не только как 

образец постмодернистской поэтики, но и как инструмент анализа рос-

сийской действительности конца XX – начала XXI века. Его тексты со-

здают многослойное пространство – палимпсест, где сон и реальность, 

миф и аллегория взаимно трансформируются; мотив сна становится ме-

тафорой хаотического мира XXI века. Пелевин деконструирует совет-

ский и постсоветский миф, превращая идеологические клише в гро-

тескно-сновидческие образы [19]. Иронический тезис «человек не Бог, 

но богоподобен» [7: 88] выражает центральную идею его философии – 

множественность и подвижность субъекта. В «Чапаеве и Пустоте» мир 



Н.К. Гончар-Ханджян, Е.А. Обухова 
182 

предстает как «коллективная визуализация» [11: 265]; в «Generation 

“П”» реклама превращает реальность в иллюзию, а людей – в «тех, кто 

сумел обмануться» материальными символами [2: 179]. Сквозной мо-

тив – утрата опоры в гиперреальности и существование в медиально 

порождаемых мирах, где «важно не забивать голову тем, что не имеет 

отношения к настоящему» [11: 92]. 

Психология восприятия в пелевинской прозе строится как про-

странство иллюзий, где человек одновременно творец и пленник со-

зданных им образов. Здесь возникает концепт «поствостока»: если за-

падный постмодерн реализует стратегию деконструкции, то восточная 

традиция предлагает путь собирания смыслов в трансцендентной пер-

спективе. Термин «восточный постмодернизм» долго оставался пери-

ферийным, но именно пелевинская художественная практика придала 

ему концептуальную завершённость [23]. Восток у Пелевина – не экзо-

тический объект, а универсальная сравнительная матрица: индийские, 

китайские, исламские и японские коды становятся инструментами по-

знания современной реальности. Этот «взгляд с Востока» соотносится 

с саидовской установкой на децентрацию – переход от ориентального 

контроля к диалогу культурных кодов [27]. 

Именно в русско-китайском гуманитарном контексте 1990-х го-

дов понятие восточного постмодерна получило институционализацию. 

Китайский исследователь Цзэн Яньбин определяет его как культурный 

феномен, возникший в результате ориентализации постмодернизма 

[См.: 37]. В этой рамке пелевинская версия функционирует не как сти-

листический эксперимент, а как форма осмысления отношений между 

западным рационализмом и восточной созерцательностью, выстраивая 

интеркультурную перспективу, выходящую за пределы национальных 

границ. 

По наблюдению Цзэн Яньбина, осмысление постмодернизма в ки-

тайской литературе после 1980-х годов «опиралось на анализ духовных 



Онтология изменчивости и формы нарративного самопознания… 

 

183 

характеристик, исторических и культурных предпосылок, определив-

ших формирование концепции китайского восточного постмодерна» 

[30]. Этот этап подчеркнул специфику восточного мышления и обновил 

язык «новой волны»: Мо Янь, Ван Мэн, Ю Хуа, Су Тун, Гэ Фэй и др. 

заново интерпретировали классическое наследие, вводя архетипиче-

ские образы традиционной литературы (Ши Найань, «Речные заводи»; 

Цао Сюэцинь, «Сон в красном тереме») в современный повествователь-

ный контекст [31]. Подход Пелевина принципиально иной: если у ки-

тайских писателей постмодернистская оптика встроена в традицион-

ную матрицу повествования, то у него восточная мифология подверга-

ется аналитическому разбору и реконфигурации, превращаясь в мета-

физический код постижения реальности. 

Теоретическая перспектива также выявляет контраст: западный 

постмодернизм культивирует смысловую энтропию, тогда как восточ-

ный сохраняет внутреннюю структурность, скрывая её за кажущейся 

абсурдностью. Литературоведение отмечает, что «различие в работе со 

смыслом и игрой составляет ключевое отличие между восточным и за-

падным подходами» [25] и что «восточный постмодернизм, в частности 

его русская модификация, заметно политизирован по сравнению с за-

падным» [28]; термин, следовательно, фиксирует не географию, а тип 

мышления. 

Таким образом, понятия «восточность» и «постмодернизм» пред-

ставляют собой многослойные категории, пересекающие философские, 

культурные и ментальные поля. Их синтез в творчестве Пелевина де-

монстрирует процессуальный характер современного мышления, где 

национальные и цивилизационные границы теряют определённость. 

Опора автора на корпус ориентальных текстов – от «Записок о поиске 

духов» Гань Бао до тибетского «Бардо Тхёдол» – задаёт режим равно-

правного диалога культур и делает пелевинскую поэтику одной из наи-

более выразительных моделей восточного постмодерна. 



Н.К. Гончар-Ханджян, Е.А. Обухова 
184 

Китайская мифология как метафизический код текстов Вик-

тора Пелевина 

 

Миф – универсальная форма культурного самосознания, через ко-

торую цивилизация осмысляет собственные основы и границы. Каждая 

культура вырабатывает особый мифологический код, определяющий 

отношение человека к профанному и трансцендентному мирам. Для ки-

тайской традиции характерно восприятие космоса как единого взаимо-

связанного процесса, где человек и природа образуют общий энергети-

ческий континуум; миф здесь не повествует о прошлом, а выражает 

способ понимания онтологического порядка бытия. 

В отличие от античной и индийской традиций, китайская мифоло-

гия не имеет завершённого канона: её тексты сохранились в виде раз-

розненных фрагментов, вплетённых в философские трактаты и хрони-

ки. Такая дисперсность не нарушает целостности мировидения, а отра-

жает его текучую форму – органическую и допускающую множествен-

ные толкования. Конфуцианство рационализировало миф, придавая 

ему этическое измерение, тогда как даосизм и буддизм сохраняли его 

символическую многозначность [16: 18; 32: 24–29]. 

В основе древнекитайского миропорядка лежит представление об 

одушевлённости универсума: человек воспринимается продолжением 

природы, а всё сущее – живым целым. Фетишизм, тотемизм и анимизм 

формировали образ мира, где энергия камня, растения или металла яв-

лялась проявлением всеобщего жизненного принципа [36: 26]. Данная 

динамическая модель мышления оказалась созвучна поэтике Виктора 

Пелевина. Его произведения образуют многомерное пространство, где 

миф, философия и повседневность контаминируют, формируя систему 

смысловых отражений. Как отмечают исследователи, «фрагментарность 

китайской мифологии, её адаптация под нужды философских и истори-



Онтология изменчивости и формы нарративного самопознания… 

 

185 

ческих трудов, а также постоянная интерпретационная подвижность на-

ходят прямое отражение в “пелевинском” стиле» [18: 583–584]. Подоб-

ная поэтика текучих форм подводит к пониманию мифа как универ-

сального механизма культурного самопознания. 

Кризис рационалистического мышления и поиск новых моделей 

постижения человека обусловили возвращение к мифу как к универ-

сальному культурно-эстетическому коду. Эволюция его трактовок от-

ражает смену научных парадигм: миф становится не только когнитив-

ным инструментом, но и длительной ментальной структурой, формиру-

ющей художественное воображение. Современная литература вновь 

утверждает миф как посредника между культурами, способного «созда-

вать связи между традициями, преодолевающими временные и этниче-

ские границы» [13], формируя сеть межтекстовых аллюзий и корре-

спонденций. 

В этом контексте русская версия постмодерна у Пелевина пред-

стает не как стилевой эксперимент, а как синтез западной деконструк-

ции и восточной философии. Апеллируя к даосизму, дзэн-буддизму и 

суфизму, писатель не разрушает смысл, а трансформирует его, превра-

щая текст в лабораторию духовного опыта, где пустота становится по-

рогом новых измерений. Восточный постмодернизм в его творчестве 

выступает методологией преодоления пределов западного дискурса: 

там, где западная мысль фиксирует исчерпанность нарративов, восточ-

ная традиция возвращает глубину внутреннего поиска. Возникает ги-

бридный культурный код, в котором игра осмысляется как форма фи-

лософского постижения. 

Даосские мотивы проявляются на всех уровнях художественной 

системы писателя. Он интегрирует ключевые принципы даосской мыс-

ли – гармонию Инь и Ян, приоритет идеи над формой, значимость пу-

стоты как условия наполненности [22]. Символ Инь-Ян получает у Пе-

левина ироническое преломление («Кажется, это был какой-то восточ-

ный символ <…> Сила ночи, сила дня одинаковы») [11: 232], а также 



Н.К. Гончар-Ханджян, Е.А. Обухова 
186 

универсальное значение принципа внутреннего равновесия. Музыкаль-

ная образность соотносится с формулой Лао-цзы о парадоксе Дао: «Дао 

пусто, но в применении неисчерпаемо» [21: 14]: звук флейты обозна-

чает сопричастность «радужному потоку бытия», тогда как варган, за-

явленный как мистический ключ к небесной гармонии, в ироническом 

регистре снижается – «Играть надо не на инструментах, а на себе» [6]. 

Даосизм у Пелевина функционирует не как культурная декорация, 

а как подвижная система философских значений, актуализирующая 

древние принципы в контексте современной духовной проблематики 

[33]. Его интерпретация Востока не предполагает бегства от реально-

сти: это способ её философского преобразования. Персонажи Пелевина 

живут на границах миров, демонстрируя, что подлинная свобода возни-

кает из способности удерживать множественность смыслов. В этом син-

тезе постмодернистская игра становится инструментом познания, а во-

сточная мудрость – средством преодоления экзистенциальных преде-

лов. 

Тотемические и анимистические мотивы в его прозе обретают фи-

лософскую функцию, превращаясь из декоративных деталей в способы 

постижения бытия. Лиса и волк в «Священной книге оборотня» вопло-

щают идею метаморфозы и преодоления границ; летучая мышь в 

«Empire “V”» символизирует переход между мирами; волк в «Чапаеве 

и Пустоте» олицетворяет внутреннюю свободу; дракон и улитка в «Тай-

ных видах на гору Фудзи» обозначают путь к истине и терпение как 

залог познания [1: 63; 9: 361]. Даже материя у него наделена витально-

стью: в сцене, где «из глазницы черепа сочатся слёзы», воплощается 

идея памяти материи, сохраняющей способность чувствовать [8: 253]. 

Образ передаёт анимистическое восприятие вселенной как единого 

энергетического поля, где границы между живым и неживым утрачи-

вают смысл. 



Онтология изменчивости и формы нарративного самопознания… 

 

187 

Подобное мировидение формирует философскую основу пелевин-

ской поэтики. Китайская мифология, не имеющая фиксированной фор-

мы и возрождающаяся в новых культурных контекстах – от шаманских 

культов до даосских притч, становится моделью его мышления. Герои 

– А Хули, Пётр Пустота, Рама, мотыльки Митя и Дима – пребывают в 

непрерывной динамике превращений, где тело и сознание лишены 

устойчивости. Мир его прозы – не совокупность сюжетов, а процесс ду-

ховных и символических трансформаций, в котором миф выполняет 

философскую функцию, а философия обретает мифопоэтическое изме-

рение. 

В этой системе китайская мифология предстает не источником 

сюжетов, а метафизической структурой, соединяющей восточную идею 

изменчивости бытия с постмодернистской установкой на множествен-

ность смыслов. Миф в рамках пелевинской рецепции выполняет функ-

цию духовной трансформации: древние образы наполняются новой се-

мантической энергией, а символы прошлого переосмысливаются в ко-

ординатах современного опыта. Интертекстуальное пространство его 

прозы выстроено как сеть культурных пересечений – от шумерских и 

кельтских мотивов до буддийских концепций, китайской нумерологии, 

принципов «И-цзина» и «Дао дэ цзина», идеи шуньяты. Всё это форми-

рует универсальный код метафизического мышления. Художествен-

ный акт становится формой духовной практики – процессом внутрен-

него преображения, в котором растворяются границы между автором, 

героем и читателем. 

На этом фоне шаманская тема у Пелевина приобретает статус фи-

лософского принципа. Фигура шамана переосмысляется: инициацион-

ный переход совершается не ритуальным действом, а через боль, утрату 

и поиск смысла. В «Empire “V”» герой проходит трансформацию в Раму 

– существование иного порядка, символическое восхождение к источ-

нику знания. В «Священной книге оборотня» метаморфоза становится 

композиционным центром. А Хули – лиса-оборотень, медиатор между 



Н.К. Гончар-Ханджян, Е.А. Обухова 
188 

природным и человеческим началами. Её способность к перевоплоще-

нию выражает философию изменчивости и поиск равновесия между те-

лесным и духовным. Путь героини направлен к «радужному потоку» – 

знаку предельного прозрения. Это внутреннее посвящение требует от-

каза от иллюзий и признания утраты сакрального знания, ослабленного 

в современности, но сохраняющего память о происхождении: «Но это 

были великие, несравненные лисы древности, которые заплатили за 

своё чудотворство жизнью» [8: 27]. Образ А Хули рифмуется с Таней 

из «Тайных видов на гору Фудзи»: обе героини действуют не через 

насилие, а через понимание; их «магия» – способность соединять про-

тивоположности и превращать боль в форму знания. 

Рассказ «Бубен Верхнего мира» углубляет мотив путешествия, 

превращая лес в пороговое пространство, границу между мирами: «Ка-

залось, этот голос возникал в особом пространстве, которое он сам со-

здавал…» [26]. Сам текст функционирует как бубен – инструмент, за-

дающий ритм перехода. В «Нижней тундре» путь Юань Мэна – от при-

нятия «небесных грибов» к духу Полярной звезды – моделирует вос-

хождение по уровням бытия: снежная степь, колодец из чёрного камня, 

верёвка, уходящая в облака, образуют фигуру движения от тьмы к све-

ту. Эти образы перекликаются с шаманской практикой изменения со-

знания не ради бегства от реальности, а ради её преобразования. Поляр-

ная звезда – центр небесного круга – становится символом духовной 

устойчивости и внутреннего ориентирования. 

В «Чапаеве и Пустоте» шаманская образность трансформируется 

в философию предельного опыта. Пётр Пустота проходит через серию 

«внетелесных» состояний, где привычные категории пространства и 

времени растворяются: «Меня удивляло не то, что я оказался высоко в 

ночном небе, а то, что нереальность происходящего оставалась как бы 

за скобками сознания» [11: 154]. Шаманская парадигма проявляется и в 



Онтология изменчивости и формы нарративного самопознания… 

 

189 

текстах, совмещающих сон и видение. В новелле «СССР Тайшоу Чжу-

ань» путешествие сквозь реальности становится способом философ-

ского осмысления власти и иллюзии. Герой Чжан Седьмой, погружаясь 

в сон, проходит через череду миров – от древнего Китая до условного 

«советского пространства». Это движение лишено политического под-

текста: оно выражает универсальный парадокс человеческого суще-

ствования – столкновение сознания с созданными им симулякрами. «А 

Чжан, хоть и правил страной, всё же не мог отделаться от ощущения, 

что города и улицы, о которых он говорил, не существуют» [10]. По-

добное состояние интерпретируется как момент шаманского прозре-

ния, где осознание иллюзорности мира ведёт не к разрушению, а к осво-

бождению. 

Китайская мифология в прозе Виктора Пелевина не сводится к ис-

точнику сюжетов – она выступает метафизической структурой, объеди-

няющей восточную идею изменчивости бытия с постмодернистской 

установкой на множественность смыслов. У писателя миф становится 

средством духовного опыта: древние образы наполняются новой семан-

тической энергией, а символы прошлого обретают философскую глу-

бину современности. 

Система символов, объединяющая «Чапаева и Пустоту», «СССР 

Тайшоу Чжуань» и «Круть» (2024), выстраивает философию перехода, 

где шаманизм соединяет мысль о бытии и мистику внутреннего преоб-

ражения. В «Крути» герой Маркус Зоргенфрей, «баночный оператив-

ник», описывает себя как «мозг, хранящийся в подземном цереброкон-

тейнере, подключённом к нейросетям…» [5: 22]. Его сознание переме-

щается мгновенно: «Пространство вокруг вспучилось, искривилось и 

разделилось на небо и землю…» [там же: 85]. Цифровая метаморфоза 

продолжает тему шаманских переходов, ранее осмысленных Пелеви-

ным в философском ключе: перемещение сквозь пространство и созна-

ние становится формой посвящения, где технология заменяет ритуал, а 

киберсфера обретает статус нового мира духов. 



Н.К. Гончар-Ханджян, Е.А. Обухова 
190 

В «Священной книге оборотня» концепт перехода и внутреннего 

возрождения раскрывается через дзен-буддийские и даосские катего-

рии естества и языка. Повествование строится как пересечение времён 

и миров, где древнее и современное, мифологическое и ироническое 

образуют единое поле смыслов. Отсылки к «Сутре сердца» и «Сутре 

Лотоса» [8: 338, 377], притчам о Лао-цзы и Чжуан-цзы придают тексту 

философскую многослойность, в которой иллюзорность мира воспри-

нимается как форма истины. Аллюзивность создает код, объединяю-

щий восточную философию и постмодернистскую поэтику; идея пре-

вращения сопрягается с западной рефлексией о множественности зна-

чений. Роман становится пространством духовного опыта, где стира-

ются границы между человеком и зверем, телом и сознанием, природой 

и технологией. 

Смысловая архитектура текста соотносится с юнгианской концеп-

цией индивидуации: «Чтобы стать целостной личностью, нужно пройти 

через свои тёмные стороны» [35]. Для Пелевина это означает познание 

«звериного» начала как необходимого этапа внутреннего роста. Союз 

А Хули и Саши олицетворяет динамику Анимы и Анимуса: их встреча 

становится актом духовного пробуждения и гармонией противополож-

ностей. 

Философия дзен-буддизма образует концептуальное ядро романа 

– категории пустоты и освобождения от привязанностей. В финале А 

Хули переживает состояние «счастливой пустоты в сердце» [8: 271], 

символизирующее просветление. Пелевин создаёт философское про-

странство без декларативности: ирония становится формой духовного 

высказывания. Образ А Хули, восходящий к демоническому типу обо-

льстительницы, переосмысляется в фигуру романтическую – мысля-

щую, чувствующую, цитирующую Блока и любящую Висконти, – знак 

внутреннего преображения и победы сознания над иллюзией. 



Онтология изменчивости и формы нарративного самопознания… 

 

191 

Лиса как медиатор мифологического и постмодернистского: 

от хули-цзин к А Хули 

 

Изучение мифа как универсальной категории, структурирующей 

художественное сознание, имеет длительную историю в философии, 

культурологии и литературоведении. Работы Е.М. Мелетинского, В.Я. Проп-

па, М. Элиаде и Р. Барта показали, что литература служит не только ка-

налом передачи мифологических форм, но и средой их трансформации 

и авторской адаптации. Как отмечает А.В. Баранов, в прозе конца XX – 

начала XXI века классический миф активно перерабатывается в неоми-

фологические конструкции [15]. Характерным примером становится твор-

чество Виктора Пелевина, где пересекаются философские традиции, 

древние мифы, городские легенды и глобальные культурные коды; ми-

фологические модели получают новые формы и значения. 

В «Священной книге оборотня» имя героини А Хули становится 

межъязыковым каламбуром: русскоязычная коннотация провоцирует 

игру смыслов, тогда как в китайском это нейтральное «лиса А». Автор 

прямо отмечает различие семантик: «Меня так звали ещё тогда, когда 

слов “а хули” вообще не было в русском языке…» [8: 10]; псевдоним 

«Алиса Ли» усиливает двусмысленность («…как бы намёк: а лиса ли?» 

[Там же: 19]). Приём языковой игры задаёт режим восприятия, где гра-

ницы между подлинным и мнимым остаются подвижными – типичный 

для постмодернистской поэтики принцип. 

Сопоставительный мифологический контекст значительно рас-

ширяет смысл образа. В японской традиции кицунэ и в корейской ку-

михо обладают магическими способностями, умением перевоплоща-

ться и двойственной природой. Китайская лиса сохраняет амбивалент-

ность: от тотемного животного до носителя удачи и демонического на-

чала; «добро и зло перетекают одно в другое» [24]. Уже у Гань Бао в 



Н.К. Гончар-Ханджян, Е.А. Обухова 
192 

«Записках о поиске духов» описаны истории «морального распада» де-

вятихвостых лис и их превращения в оборотней [23]; фигура соблазни-

тельницы А-Цзы закрепляет устойчивую мифологическую схему. 

Новеллистика Пу Сунлина демонстрирует, как дух лисы включа-

ется в пространство повседневности, обретая нравственно-ритуальное 

значение. В «Лисьих чарах» она наказывает за распутство [29: 6], в «Ли-

сице в Фэньчжоу» охраняет дом [там же: 12], а в «Ожившем Ван Лане» 

– алхимическую «пилюлю бессмертия», символ духовного обновления 

[Там же: 32]. Амбивалентность здесь выступает не экзотикой, а законом 

образного существования. 

Роман Ло Гуань-чжуна и Фэн Мэйлуна «Развеянные чары» рас-

крывает метаморфологию лис-духов: Святая тётушка, её сын Цзо Чу и 

Ху Мэйэр воплощают постепенность превращений, где магические си-

лы сопряжены с этической ответственностью [20: 55]. «Лесенка сил» – 

от 50 до 1000 лет – фиксирует рост духовного потенциала, но задаёт 

предел человеческому контролю [Там же: 31]. Наказание Мэйэр («Уз-

рев с высоты небес коварный замысел Мэйэр, он [князь Гуань Юй] об-

рушил меч на нее свой меч Синего дракона» [Там же: 215]) и ритуаль-

ные переименования отражают идею справедливого воздаяния: имя и 

облик меняются как следствие кармического долга. 

В новелле периода Тан «История Жэнь» переродившаяся в девуш-

ку лиса – воплощение конфуцианских добродетелей, и ее единственное 

отличие от рачительной и покорной супруги в том, что «она всегда по-

купала готовые платья и ничего себе сама не шила» [34: 23]. 

Борхес в «Книге вымышленных существ» приводит «не лишен-

ный юмористического оттенка» [17: 182] рассказ поэта IX века Ню Цзяо 

о лисе, сумевшем заморочить своего обидчика Вана постоянными пе-

ревоплощениями. Трансформация лисы в человека символизирует раз-

мывание границ между мирами – центральную тему китайской ми-

фопоэтики. 



Онтология изменчивости и формы нарративного самопознания… 

 

193 

Реконструируя образ древнекитайского духа-лисы – символа жен-

ской силы и возмездия, противостоящего социальной иерархии, Пеле-

вин превращает этот традиционный образ в инструмент культурного 

анализа. А Хули сохраняет мифологическую основу, но обретает черты 

постмодернистской субъектности. Её способность «играть на иллю-

зиях» и питаться «сексуальной человеческой энергией» [8: 28] стано-

вится метафорой художественного воздействия, а «хвост – орган, с по-

мощью которого мы создаём наваждения» [Там же: 26] – символом 

творческой силы воображения. Эпизоды с Жёлтым Господином пере-

водят мотив в философскую плоскость: фраза в устах Наставника 

«Сердце у тебя не злое. Оно у тебя, как у всех лис, хитрое… Хитрое 

сердце сложно излечить» [Там же: 344] формулирует даосскую идею 

внутренней меры и равновесия. Осознание «радужного потока» завер-

шает путь постижением пустоты (шуньяты) и освобождением от при-

вязанностей. 

Сопоставление с «Лисьими чарами» Пу Сунлина, «Развеянными 

чарами» Ло Гуань-чжуна демонстрирует эволюцию мифологемы. У Пу 

Сунлина лиса – моральный коррелят человеческих поступков, у Ло Гу-

ань-чжуна – воплощение кармических законов, у Пелевина – знак само-

познания и трансцендентного опыта. Если у китайских авторов духи-

лисы движимы страстью и инстинктом, то в романе Пелевина их при-

рода становится отражением сознания. 

Контраст А Хули с её сестрой И Хули и волком Александром 

строится на оппозиции созидательной и деструктивной энергии. И Ху-

ли превращает силу в насилие, подменяя знание чувственностью, а 

Александр воплощает утилитарное отношение к миру: в сцене, где «из 

пустых глазниц черепа сочатся слёзы» [Там же: 246], пробуждение па-

мяти земли предвещает появление нефти – образ материального гос-

подства, подменяющего духовное. Так Пелевин противопоставляет во-

сточную гармонию и западный прагматизм, превращая миф в аллего-

рию столкновения цивилизационных мировоззрений. 



Н.К. Гончар-Ханджян, Е.А. Обухова 
194 

Финал романа замыкает путь А Хули опытом просветления: «Спа-

сибо тебе за главное… Спасибо за любовь…» [Там же: 368]. Любовь 

становится моментом внутреннего пробуждения, а миф – живой систе-

мой смыслов, через которую Пелевин осмысливает современность. Ли-

са предстает не экзотическим персонажем, а носителем знания, в кото-

ром древняя восточная философия соединяется с языком постмодерна, 

превращаясь в универсальную модель духовной трансформации. 

 

Заключение 

 

Творчество Виктора Пелевина демонстрирует уникальную по-

пытку синтеза мифологического и постмодернистского мировидения, в 

которой восточная идея изменчивости и взаимосвязанности бытия со-

единяется с западной рефлексией множественных смыслов. На примере 

«Священной книги оборотня» становится очевидно, что миф для Пеле-

вина не является реликтом архаического сознания, а выступает динами-

ческой структурой современного мышления, формирующей простран-

ство философского и духовного опыта. 

Автор обращается к мифологическим моделям Китая – анимизму, 

тотемизму, шаманским и даосским практикам, – трансформируя их в 

универсальные метафоры внутреннего преображения. Его персонажи – 

носители переходных состояний, существующие между мирами, между 

природой и сознанием, телом и духом. Восточная концепция пустоты, 

путь к просветлению и равновесию превращаются у Пелевина в мета-

фору личностной и культурной трансформации. 

Постмодернистская эстетика в его прозе проявляется не только в 

игре и иронии, но и в особом типе нарративной организации текста, ос-

нованной на принципе гипертекстуальности. Пелевин выстраивает мно-

гослойное пространство смыслов, где миф, философия и повседнев-



Онтология изменчивости и формы нарративного самопознания… 

 

195 

ность перекрещиваются, создавая эффект открытого произведения, до-

пускающего бесконечное количество интерпретаций. Такое соединение 

традиционного и современного превращает его тексты в модель куль-

турного диалога между Востоком и Западом. 

Таким образом, «Священная книга оборотня» представляет собой 

не только пример восточного постмодернизма, но и философскую 

притчу о природе сознания, о способности человека к духовной адапта-

ции в мире изменчивых смыслов. Миф в поэтике Пелевина перестаёт 

быть повествованием о прошлом – он становится способом постижения 

настоящего, формой осознания многомерности человеческого бытия. 

Перспективы дальнейших исследований связаны с анализом того, 

как пелевинская модель мифологического сознания развивается в позд-

них произведениях автора – «Любовь к трём цукербринам», «iPhuck 

10», «Круть» (2024). Изучение взаимодействия традиционных восточ-

ных философий с цифровыми мифологиями и виртуальной эстетикой 

позволит выявить новые аспекты его художественной системы и уточ-

нить границы восточного постмодернизма в контексте современной 

культуры. 

ИСТОЧНИКИ 

1. Пелевин В.О. Empire «V». – М.: Эксмо, 2022 – 416 с. 

2. Пелевин В.О. Generation “П” / В.О. Пелевин. – М.: Эксмо, 2022. – 352 с. 

3. Пелевин В.О. Бубен Верхнего мира || Сайт творчества Виктора Пелевина 

[Электронный ресурс]. – Режим доступа: http://pelevin.nov.ru/rass/pe-

bubv/1.html (Дата обращения: 15.09.2025г.). 

4. Пелевин В.О. Жизнь насекомых / В.О. Пелевин. – М.: АСТ, 2021. – 288 с. 

5. Пелевин В.О. Круть. – М.: Эксмо, 2024. – 496 с. 

6. Пелевин В.О. «Нижняя Тундра» || Сайт творчества Виктора Пелевина [Элек-

тронный ресурс]. – Режим доступа: https://pelevin.nov.ru/rass/pe-tundr/1.html 

(Дата обращения: 15.09.2025г.). 

7. Пелевин В.О. Омон Ра. – М.: АСТ, 2025. – 192 с. 

8. Пелевин В.О. Священная книга оборотня. – М.: Эксмо, 2024. – 384 с. 

http://pelevin.nov.ru/rass/pe-bubv/1.html
http://pelevin.nov.ru/rass/pe-bubv/1.html
https://pelevin.nov.ru/rass/pe-tundr/1.html


Н.К. Гончар-Ханджян, Е.А. Обухова 
196 

9. Пелевин В.О. Тайные виды на гору Фудзи. – М.: Азбука-Аттикус, 2022. – 

448 с. 

10. Пелевин В.О. СССР Тайшоу Чжуань. Китайская сказка || Сайт творчества 

Виктора Пелевина [Электронный ресурс]. – Режим доступа: http://pele-

vin.nov.ru/rass/pe-cccp/1.html (Дата обращения: 27.09.2025г.). 

11. Пелевин В.О. Чапаев и Пустота. – М.: Эксмо, 2024. – 416 с. 

ЛИТЕРАТУРА 

12. Алимов И.А. Хули-цзин // Китайская мифология [Электронный ресурс]. – 

Режим доступа: https://www.synologia.ru/а/Хули-цзин (Дата обращения: 

27.09.2025г.). 

13. Анисимова О. Обращение к мифу в современной литературе // Высшее об-

разование в России, 2003, № 2. – СС. 127–131. – EDN: IBLQKX [Электрон-

ный ресурс]. – Режим доступа: https://www.elibrary.ru/download/elibrary_95-

71242_66557290.pdf (Дата обращения: 25.09.2025г.). 

14. Богданова О.В. Постмодернизм: к истории явления и его органичности со-

временному русскому литературному процессу // Вестник Санкт-Петер-

бургского университета. Серия 2. История, языкознание, литературоведе-

ние, 2003, № 2. – СС. 73–88. – EDN: RUBUIN [Электронный ресурс]. – Ре-

жим доступа: https://www.elibrary.ru/download/elibrary_21115423_34095437.pdf 

(Дата обращения: 15.09.2025 г.). 

15. Баранов А.В. Неомифология и мифология в романе В. Пелевина «Gene-

ration “П”» // Вопросы русской литературы, 2019, № 4 [Электронный ре-

сурс]. – Режим доступа: https://cyberleninka.ru/article/n/neomifologiya-i-mi-

fologiya-v-romane-v-pelevina-generation-p (Дата обращения: 15.09.2025 г.). 

16. Биррел А. Китайские мифы / Биррел А.; пер. с англ. М. Звонарева. – М.: 

ФАИР-ПРЕСС, 2005. – 128 с. 

17. Борхес Х.Л. Лис китайский // Хорхе Луис Борхес. Собр. соч. в 4-х томах. Т. 

3. – СПб.: Амфора, 2001. – 655 с. 

18. Войтишек Е.В., Ядрихинская А.К. Средневековая и современная китайская 

повесть: опыт сравнения в культурологическом аспекте // Институт восточ-

ных культур и античности, 2010, № 25. – СС. 584–598. 

19. Гончар-Ханджян Н.К., Карапетян И.А. Онейрические мотивы в поэтике 

Венедикта Ерофеева. Вестник ЕГУ. Русская филология. – Ереван: Изд-во 

ЕГУ, 2023. – СС. 28–39 [Электронный ресурс]. – Режим доступа: 

https://clc.li/Pnyuv (Дата обращения: 01.05.2025г.). 

http://pelevin.nov.ru/rass/pe-cccp/1.html
http://pelevin.nov.ru/rass/pe-cccp/1.html
https://www.synologia.ru/а/Хули-цзин
https://www.elibrary.ru/iblqkx
https://www.elibrary.ru/download/elibrary_9571242_66557290.pdf
https://www.elibrary.ru/download/elibrary_9571242_66557290.pdf
https://www.elibrary.ru/rubuin
https://www.elibrary.ru/download/elibrary_21115423_34095437.pdf
https://cyberleninka.ru/article/n/neomifologiya-i-mifologiya-v-romane-v-pelevina-generation-p
https://cyberleninka.ru/article/n/neomifologiya-i-mifologiya-v-romane-v-pelevina-generation-p
https://clc.li/Pnyuv


Онтология изменчивости и формы нарративного самопознания… 

 

197 

20. Гуань-чжун Ло, Мэнлун Фэн. Развеянные чары / пер. с кит. В. Панасюка. – 

М.: Иностранка, 2024. – 576 с. 

21. Дао дэ Цзин. Книга о Пути и Добродетели. – М.: АСТ., 2019. –384 с. 

22. Джанатаев Т. Философия Лао-Цзы о духовной сфере // Мысль, 2020, № 2. 

– СС. 54–62 [Электронный ресурс]. – Режим доступа: https://mysl.kaz-

gazeta.kz/news/15161 (Дата обращения: 30.09.2025г.). 

23. Корнев С.В. Восточный постмодернизм // Вестник МГЛУ, 2022, № 2 (857) 

[Электронный ресурс]. – Режим доступа: http://www.vestnik-mslu.ru/Vest/-

2_857_H.pdf (Дата обращения: 29.11.2025г.). 

24. Мань С. Синтез мифологических систем в романе В. Пелевина «Священ-

ная книга оборотня» // Электронный научный архив УРФУ, 2024. – СС. 44–

54 [Электронный ресурс]. – Режим доступа: https://surl.li/njzbfs (Дата обра-

щения: 22.09.2025г.). 

25. Pan՛kowska E. Между постмодернизмом и «новым реализмом» // Acta Neo-

philologica, 2014, № XVI (2) [Электронный ресурс]. – Режим доступа: 

https://surl.li/xmnipm (Дата обращения: 01.10.2025г.). 

26. Пронина Е. Фрактальная логика В. Пелевина // Вопросы литературы, 2023. 

– № 4 [Электронный ресурс]. – Режим доступа: https://voplit.ru/article/frak-

talnaya-logika-viktora-pelevina/ (Дата обращения: 25.09.2025г.)  

27. Саид Э.В. Ориентализм. Западные концепции Востока // Отечественные за-

писки, 2007. – № 1 (34) [Электронный ресурс]. – Режим доступа: https://surl.li/ztjvop 
(Дата обращения: 29.11.2024г.). 

28. Скоропанова И.С. Русская постмодернистская литература: учебное посо-

бие / И.С. Скоропанова. – М.: Издательство «Флинта», 2001. – 608 с. [Элек-

тронный ресурс]. – Режим доступа: https://surl.lt/rirdab (Дата обращения: 

01.10.2025г.). 

29. Сун-лин Пу. Лисьи чары // Пер. с кит. В.М. Алексеева. – М.: Азбука, 2022. 

– 384 с. 

30. Сяотин Чжэн. Виктор Пелевин и восточный постмодернизм / С. Чжэн // 

Вестник МГПУ. Серия: Филология. Теория языка. Языковое образование, 

2022. – № 1 (45). – СС. 58–69 [Электронный ресурс]. – Режим доступа: 

https://surl.li/vppbob (Дата обращения: 01.10.2025г.). 

31. Турушева Н.В. Современная китайская литература как отражение социаль-

ных процессов в КНР // Вестник Томского государственного университета, 

2014, № 383. – СС. 126–132 [Электронный ресурс]. – Режим доступа: 

https://surl.li/qqwtsr (Дата обращения: 15.09.2025 г.). 

https://mysl.kazgazeta.kz/news/15161
https://mysl.kazgazeta.kz/news/15161
http://www.vestnik-mslu.ru/Vest/2_857_H.pdf
http://www.vestnik-mslu.ru/Vest/2_857_H.pdf
https://surl.li/njzbfs
https://surl.li/xmnipm
https://voplit.ru/article/fraktalnaya-logika-viktora-pelevina/
https://voplit.ru/article/fraktalnaya-logika-viktora-pelevina/
https://surl.li/ztjvop
https://surl.lt/rirdab
https://surl.li/vppbob
https://surl.li/qqwtsr


Н.К. Гончар-Ханджян, Е.А. Обухова 
198 

32. Федоренко Н.Т. Тематическое своеобразие китайской мифологии // Исто-

рико-филологические исследования: сборник статей к 75-летию академика 

Н.И. Конрада, 1967. – СС. 24–29. 

33. Чжан И. Даосизм как константа в творчестве В. Пелевина [Электронный 

ресурс]. – Режим доступа: https://surl.li/qqwtsr (Дата обращения: 30.09.2025г.). 

34. Шэнь Цзи-цзи. История Жэнь // Танские новеллы / Пер. с кит., послесловие, 

примечания О.Л. Фишман. – М.: Изд-во Академии наук СССР, 1955. – 228 с. 

35. Юнг К.Г. Символы трансформации / К.Г. Юнг; [пер. с англ. и предисл. 

В. Зеленского]. – М.: АСТ, 2009. – 731, [1] с. [Электронный ресурс]. – Режим 

доступа: https://surl.li/cpxqlg (Дата обращения: 25.10.2025г.). 

36. Яншина Э.М. Формирование и развитие древнекитайской мифологии. – М.: 

Наука; Главная редакция восточной литературы, 1984. – 248 с. 

37. Яньбин Цзэн. 西方现代主义文学概论. Введение в западную модернист-

скую литературу / Цзэн Яньбин. – Пекин: Изд-во Пекинского университета, 

2006. – 348 с. 

ՓՈՓՈԽԱԿԱՆՈՒԹՅԱՆ ԳՈՅԱԲԱՆՈՒԹՅՈՒՆՆ 

ՈՒ ՆԱՐԱՏԻՎ ԻՆՔՆԱՃԱՆԱՉՄԱՆ ՁԵՎԵՐԸ 

ՎԻԿՏՈՐ ՊԵԼԵՎԻՆԻ «ԳԱՅԼԱԿԵՐՊԻ ՍՈՒՐԲ ԳՐՔ»-Ի 

ԳԵՂԱՐՎԵՍՏԱԿԱՆ ՀԱՄԱԿԱՐԳՈՒՄ 

Ն.Կ. Գոնչար-Խանջյան 

 ORCID: 0009-0002-5462-8509 

natalie.goncharkhanjyan@ysu.am 

Բ․գ․թ․, դոցենտ, 
Արտասահմանյան գրականության ամբիոնի դոցենտ, 

Երևանի պետական համալսարան, 
Ռուս և համաշխարհային գրականության և մշակույթի ամբիոնի դոցենտ, 

Ռուս-Հայկական համալսարան, 
Երևան, Հայաստանի Հանրապետություն 

Ե.Ա. Օբուխովա 

elena.obukhova@student.rau.am 

https://surl.li/qqwtsr
https://surl.li/cpxqlg
https://orcid.org/0009-0002-5462-8509
mailto:natalie.goncharkhanjyan@ysu.am
mailto:elena.obukhova@student.rau.am


Онтология изменчивости и формы нарративного самопознания… 

 

199 

Անկախ հետազոտող, 
Երևան, Հայաստանի Հանրապետություն 

ԱՄՓՈՓՈՒՄ 

Հոդվածում ուսումնասիրվում է Վիկտոր Պելևինի «Գայլա-

կերպի սուրբ գիրքը» վեպի գեղարվեստական համակարգը՝ 

որպես արևելյան փիլիսոփայության և հետպոստմոդեռնիս-

տական պոետիկայի փոխազդեցության մոդել։ Հետազոտու-

թյունը բացահայտում է, թե ինչպես է գոյաբանական փոփո-

խականության գաղափարը ձևավորում տեքստի փիլիսոփա-

յական կառուցվածքը՝ վերածելով առասպելը ոչ թե սյուժեի, 

այլ ներքին ինքնաճանաչման մեխանիզմի։ Կիրառելով չինա-

կան առասպելական արքետիպերը և դաոսական ներդաշնա-

կության, դատարկության ու հավասարակշռության գաղա-

փարները՝ Պելևինը ձևավորում է գիտակցության այնպիսի 

մոդել, որտեղ ձևափոխությունը դառնում է ճանաչման ձև։ 

Վեպը մեկնաբանվում է որպես փիլիսոփայական սինթեզի 

տարածություն, որը միավորում է շամանական, բուդդայա-

կան և հետպոստմոդեռնիստական մտածողության սկզբունք-

ները։ Այդ համադրության մեջ «Գայլակերպի սուրբ գիրքը» 

հանդես է գալիս որպես տեքստ, որտեղ արևելյան մետաֆի-

զիկական կոդը վերաիմաստավորվում է ժամանակակից մշա-

կութային պարադիգմում, իսկ խաղի էսթետիկան վերածվում 

է հոգևոր ամբողջականության ձևի։ 

Բանալի բառեր՝ գոյաբանություն, ձևափոխություն, Վիկ-

տոր Պելևին, չինական առասպելաբանություն, դաոսիզմ, 

հետպոստմոդեռնիստական հերմենևտիկա, միջմշակութա-

յին սինթեզ: 

ONTOLOGY OF CHANGE AND FORMS OF NARRATIVE 

SELF-KNOWLEDGE IN THE ARTISTIC SYSTEM OF VIKTOR 

PELEVIN’S «THE SACRED BOOK OF THE WEREWOLF» 



Н.К. Гончар-Ханджян, Е.А. Обухова 
200 

N․ Gonchar-Khanjyan 

 ORCID: 0009-0002-5462-8509 

natalie.goncharkhanjyan@ysu.am 

Candidate of Philological Sciences, Associate Professor, 
Associate Professor at the Department of Foreign Literature, 

Yerevan State University; 
Associate Professor at the Department of Russian and World Literature, 

Russian-Armenian University, 
Yerevan, Republic of Armenia 

E. Obukhova 

elena.obukhova@student.rau.am 

Independent researcher, 
Yerevan, Republic of Armenia 

ABSTRACT 

The article examines Viktor Pelevin’s «The Sacred Book of the 

Werewolf» as a complex system uniting Eastern philosophy and 

postmodern narrative structures. The study explores how the con-

cept of ontological mutability shapes the novel’s philosophical 

framework, turning myth from a narrative motif into an instru-

ment of inner cognition. Drawing on Chinese mythological arche-

types and Тaoist categories of harmony, emptiness, and balance, 

Pelevin constructs a model of consciousness in which transfor-

mation becomes a mode of understanding. The novel is inter-

preted as a space of philosophical synthesis that merges shamanic, 

Buddhist, and postmodern strategies of perception. Within this 

synthesis, «The Sacred Book of the Werewolf» reveals an inter-

cultural dimension where the Eastern metaphysical code is recon-

figured through contemporary aesthetics, and the playfulness of 

postmodernism evolves into a practice of spiritual integrity. 

Keywords: ontology of change, narrative self-knowledge, Viktor 

Pelevin, Chinese mythology, Taoism, postmodern hermeneutics, 

intercultural synthesis. 

 

Информация о статье: 

статья поступила в редакцию 30 ноября 2025 г., 
подписана к печати в номер 16 (20) / 2025 – 20.12.2025 г. 

https://orcid.org/0009-0002-5462-8509
mailto:natalie.goncharkhanjyan@ysu.am
mailto:elena.obukhova@student.rau.am

